




Cet outil permettra à chacun 
d’approfondir, de s’approprier 
les valeurs transmises par le 
fondateur : Jean-Pierre Médaille 
(1610-1669).
Jeunes, professeurs, personnel 
non enseignant, chef 
d’établissement, OGEC, APEL, 
familles, y découvriront les 
origines de la tutelle, les traits 
de la spiritualité ignatienne 
Saint Joseph et les implications 
concrètes qui en découlent. 

Chaque membre de la 
communauté éducative d’un 
établissement catholique 
d’enseignement est tenu d’en 
respecter le caractère propre. 
Ceux des écoles, collèges, lycées 
du réseau Saint Joseph en 
trouveront les spécificités dans 
ce livret.

Préambule Le recueil qui 
s’ouvre ici présente 
« l’esprit Saint Joseph », 
source quotidienne 
du vivre ensemble des 
communautés éducatives 
des établissements
sous tutelle des 
sœurs de St Joseph.

2 3



         

Enracinés dans une histoire 

Les origines
Au cours de l’histoire
L’engagement dans l’enseignement

Une spiritualité Saint Joseph 

Au commencement : une expérience de Dieu
Quelques accents dessinés par cette expérience

Quelques implications concrètes 
de cette vie selon l’esprit des Sœurs de Saint Joseph

Une spiritualité bien concrète
Fondements pour une attitude éducative et pédagogique
    Postures éducatives et pédagogiques
    Quelques pistes pour vivre ensemble
    Quelques conditions du travail en équipe

Conclusion 
     
Envoi          

page 6

page 12

page 22

page 34

page 35

4 5

SOMMAIRE



ENRACINÉS DANS UNE HISTOIRE

Les Origines

La Congrégation des Sœurs de St Joseph a été fondée en France, au 
XVII ème siècle. Cette fondation est marquée par le contexte religieux 
et social de l’époque.
Pour répondre aux « malheurs du temps » - famine, guerre civile ... - se 
développe à l’époque un courant novateur dans la vie religieuse féminine. 
Celle-ci, conçue jusque-là comme nécessairement cloîtrée, s’ouvre au 
monde, sous l’impulsion de fondateurs tels que St François de Sales, avec 
les Visitandines et St Vincent de Paul avec les filles de la Charité. Mais le 
poids de la coutume est si fort que ces deux fondations ont dû choisir 
entre la reconnaissance officielle de l’Eglise et l’ouverture apostolique. 
François de Sales doit s’incliner : les Visitandines sont devenues un 
ordre de moniales, cloîtrées. Vincent de Paul opte pour l’ouverture 
apostolique : les Filles de la Charité ne sont pas un ordre religieux, mais 
une compagnie, dépendant du Supérieur de l’ordre masculin fondé par 
Vincent de Paul – c’est encore leur statut aujourd’hui. Ces exemples 
montrent combien la conception de « religieuses dans le monde », 
s’engageant dans des œuvres apostoliques, était révolutionnaire pour 
l’époque.

Vingt ans après St Vincent de Paul, le Père Jean Pierre Médaille, Jésuite, 
va se trouver confronté à cette difficulté lorsqu’il accompagne un groupe 
de jeunes femmes désireuses de se donner à Dieu dans le service du 
prochain. Il envisage d’abord une forme d’Association non officiellement 
reconnue par l’Eglise. C’est le « Petit Dessein » dont il parle dans la 
Lettre Eucharistique. C’est un projet de vie consacrée dans le monde, 
sans costume distinctif et sans clôture, sans reconnaissance officielle, 
et qui doit demeurer secrète, afin que les membres de l’Association 
puissent se consacrer au service du prochain.

Ce premier projet du Père Médaille ne durera que de 1646 à 1650. En 
effet, l’évêque du Puy, Mgr de Maupas, grand admirateur de St François 
de Sales, s’intéresse au projet et, en 1650 lui donne une reconnaissance 
officielle. L’association secrète devient une Congrégation reconnue. 
Celle-ci garde les mêmes objectifs et demeure dans le monde, avec 
quelques aménagements et une organisation plus structurée. Le Père 
Médaille lui donne des Constitutions qui précisent sa visée et la manière 
de la mettre en œuvre.

L’intuition première demeure dans toute sa force : la consécration au 
cœur du monde, sans clôture ni costume distinctif, afin de répondre 

aux besoins du temps : aucune 
œuvre spécifique n’est privilégiée, 
tout doit concourir à « l’union des 
hommes entre eux et avec Dieu ».

S’y ajoute une orientation 
importante : les religieuses 
œuvrent en collaboration avec les 
laïcs – les « multiplicateurs » - que 
ce soit de façon organisée, par la 
création de la confrérie des Dames 
de la Miséricorde, ou de manière 
plus spontanée, en particulier avec 
les autorités locales, pour mieux 
repérer les divers besoins et y 
remédier ou y faire remédier selon 
leurs moyens.

6 7



C’est un premier exemple de « fidélité créatrice » : pour vivre l’essentiel, 
il faut savoir adapter les modalités aux circonstances, accueillir de 
nouvelles voies, se laisser interpeller par la réalité contemporaine. Cette 
volonté d’ouverture dans la fidélité fait partie de notre héritage. A 
nous de savoir la mettre en œuvre aujourd’hui.

Au cours de l’histoire...

Les XVII ème et XVIII ème siècles voient naître de nombreuses communautés 
Saint Joseph, principalement dans le centre de la France et la région 
Lyonnaise. Ces communautés sont autonomes, mais il existe entre elles 
des relations d’entraide matérielle et spirituelle.
Selon l’orientation du fondateur, elles ne se consacrent pas à un apostolat 
spécifique, mais répondent aux besoins, selon leurs possibilités. Elles 
fondent des ouvroirs pour les filles sans emplois, afin de leur donner du 
travail, visitent les prisons, ouvrent des hospices pour les personnes âgées et 
les malades... Leur engagement 
dans l’enseignement se fait très 
tôt après la fondation. Il en 
sera parlé dans un paragraphe 
spécifique.

Au moment de la Révolution 
française, il existe environ cent 
cinquante de ces communautés. 
Elles sont dispersées, les sœurs 
se réfugient dans leur famille 
ou chez des amis, plusieurs sont 
emprisonnées, quelques-unes 
exécutées. C’est le temps de 
« l’enfouissement »

Le XIX ème siècle : structuration 
et expansion.
Le début du siècle, avec le 
concordat, voit la réorganisation 

de l’Eglise de France. De par la volonté de Napoléon, l’Eglise doit se 
mouler dans une forme très structurée. Les congrégations n’échappent 
pas à cette volonté d’ordre ! Les sœurs de Saint Joseph, sorties de la 
clandestinité, se voient regroupées en congrégations dans les différents 
diocèses où elles sont implantées. Il y aura ainsi plus de quinze 
congrégations en France, à la fin du siècle.
Dans le même temps, chacune de ces congrégations répond à des appels, 
en Europe, mais aussi dans les autres continents. Il se crée ainsi soit des 
provinces, groupes faisant partie de la congrégation fondatrice, soit de 
nouvelles congrégations.
Les sœurs de St Joseph participent ainsi à l’expansion missionnaire du 
siècle.

Le XX ème siècle
L’expansion missionnaire se poursuit. Par ailleurs, dans la seconde partie 
du siècle, les congrégations ou provinces d’un même continent ou d’un 
même pays forment des Fédérations, regroupement qui permettent 
une entraide mutuelle et une réflexion commune. L’ensemble des 
congrégations St Joseph se trouve ainsi maintenir des liens réels.
Sous l’impulsion de Vatican II, les communautés retrouvent une ouverture 
au monde, hors des institutions, qui est la marque de leur origine, et qui 
s’était quelque peu estompée au XIXème siècle. Les divers engagements 
sont repensés en fonction de la société, pour mieux répondre à ses 
besoins. Les engagements sociaux prennent une place importante, ainsi 
que les engagements pastoraux.
Le travail en collaboration avec les laïcs se développe sous diverses 
formes. Ainsi, dans le monde scolaire et les maisons de santé, les laïcs 
reçoivent mission de la congrégation pour exercer des responsabilités.

L’engagement dans l’enseignement
Le Père Médaille n’a prévu pour les sœurs aucun apostolat spécifique, 
elles doivent travailler à « l’unité des hommes entre eux et avec Dieu, par 
toutes les œuvres de miséricordes, tant spirituelles que corporelles ». Dans 
les premières années, leurs engagements très variés, et qui concernent 
toutes les classes de la société, ne comportent pas l’enseignement, sans 

8 9



doute parce que les premières sœurs n’y étaient pas préparées. Mais, 
dès l’origine, la formation des jeunes, de tous milieux sociaux, est une 
préoccupation des sœurs : elles fondent des ouvroirs pour donner un 
métier aux jeunes filles, tout en ayant le souci de leur éducation, et se 
préoccupent des jeunes filles « de la société » qui sont lancées dans le 
monde sans aucune préparation.

En 1670, un édit du roi reconnaissant la congrégation mentionne les 
écoles. A cette époque il existe des écoles rurales et des écoles des villes, 
avec implantations diverses selon le milieu social. 
L’engagement dans le monde scolaire a perduré, même après la loi de 
séparation de l’Eglise et de l’Etat : des communautés religieuses ont 
accepté une apparente sécularisation pour pouvoir continuer à animer 
des écoles.

Deux points forts marquent la seconde partie du XXème siècle :
La constitution par la Fédération française d’une commission 
« Animation scolaire », composée de religieuses et de laïcs issus de 
l’ensemble des congrégations. Cette commission deviendra dans les 
années 80 l’ « Association St Joseph Formation Animation ».
La responsabilité des laïcs dans les établissements est prise en compte. 
En 1959, la loi Debré a apporté un début de réflexion sur le rôle des 
laïcs et leur responsabilité dans les communautés éducatives. Mais il 
faudra d’une part Vatican II et d’autre part la diminution du nombre 
des religieuses pour que soit approfondie cette réflexion. Ceci est vrai de 
toutes les congrégations engagées dans l’enseignement. 
En 1971, un pas décisif est franchi. Une communauté religieuse est 
retirée de l’établissement où elle se trouvait. Les laïcs de l’équipe de 
direction proposent d’en prendre la responsabilité et de maintenir le lien 
à la congrégation, pour que l’esprit St Joseph continue d’animer la vie 
de cet établissement.

Le « service de la Tutelle », qui organise ce lien entre établissements 
et congrégation, se met progressivement en place à partir des années 
1980. 

Ce partage de responsabilité avec les laïcs, ayant mission de faire 
vivre dans les établissements l’esprit St Joseph est une mise en œuvre 
actuelle de l’intuition du Père Médaille sur les « multiplicateurs » 

C’est ce qui nous est rappelé dans 
le texte de référence :

A la suite des fondateurs et fidèles 
à l’esprit toujours renouvelé, laïcs et 
religieuses ensemble poursuivent 
leur mission : L’arbre grandit

10 11



UNE SPIRITUALITE SAINT JOSEPH

Une spiritualité est une 
manière propre d’entrer dans l’Evangile. 

L’esprit d’une congrégation est la façon dont 
l’Esprit Saint agit dans et entre les personnes : 

nous en vivons. Des attitudes, des paroles, des choix 
découlent de ce qui nous habite personnellement et en 

équipe. Aujourd’hui de nouveaux défis nous interpellent, 
interrogent aussi notre identité de famille spirituelle 
St Joseph. Nous pouvons nous entraider à écouter 
l’Esprit Saint, pour qu’il fasse jaillir en nous cette 
fécondité missionnaire qui est faite de continuité 
et de créativité. L’expérience singulière de Dieu 
qu’ont faite les fondateurs dessine quelques 

traits spécifiques, qui s’incarnent dans 
des manières d’être concrètes. 

I. Au commencement : une expérience de Dieu 

• Des femmes saisies par le Christ
Elles s’appellent Françoise, Claudia, Marguerite, Anna ... L’amour du 
Seigneur les a saisies. Un grand désir les habite : « se donner toutes à 
Dieu et au cher prochain ». 
Audace et liberté leur ont permis d’écouter ce désir et d’aller de l’avant 
pour trouver les moyens de mettre en œuvre ce qui les animait.

• Des femmes saisies de compassion pour des femmes et des hommes 
de leur temps
Ces femmes, qui deviendront les premières sœurs, partagent la condition 
des hommes et des femmes de leur temps. Elles connaissent de l’intérieur 
cette vie. Elles sont à l’écoute des besoins et des attentes de leurs 
contemporains, et très vite se rendent présentes de diverses manières : 
instruction et éducation des filles, soin des malades, enseignement du 
catéchisme, visite des prisonniers, accueil des filles et des femmes en 
danger moral, création d’ateliers de dentelle, et toutes sortes d’œuvres 
sociales.

Ces femmes entendent un appel intérieur, appel pressant à aimer et 
servir tout prochain de l’Amour même de Dieu. Il n’y a pas à choisir 
entre les deux, ni à les dissocier, mais vivre l’un et l’autre dans une 
même unité, charité.

• Des femmes entendues, accompagnées et encouragées par le Père 
Jean-Pierre Médaille
Missionnaire, le Père Médaille parcourt les campagnes d’Auvergne, 
du Velay. Il y rencontre ces femmes et de nombreuses jeunes filles et 
veuves, désireuses de consacrer leur vie à Dieu tout en se mettant au 
service de ceux et celles qui vivent autour d’elles. Appelé tantôt au nord, 
tantôt au sud, dans telle fonction ou telle autre, Jean-Pierre Médaille, 
conformément à la ligne tracée par Ignace, est toujours en marche au 
« service des âmes » pour travailler en tout lieu à promouvoir « la gloire 
de Dieu ». Il marche pour instruire les pauvres, la rencontre de personnes 
dans la misère le bouscule. 

Jean-Pierre Médaille, un homme pétri de l’Amour de Dieu et de 
l’Evangile, répond à un appel spirituel : à suivre le Christ, et à appeler 
à le suivre. Il ne poursuit pas un projet qu’il se fabrique, mais il écoute 
quelque chose qui se révèle, et il découvre ce qui est engagé. Le Père 
Médaille aurait sans doute dit que la « congrégation s’était faite sans 
qu’il y pense ». Les sœurs de St Joseph n’ont qu’un fondateur caché, et 
qui tient à l’être, pour laisser place à la seule « autorité » possible : le 
Seigneur Jésus-Christ. 
Ainsi Jean-Pierre Médaille deviendra-t-il fondateur parce qu’il est 
missionnaire. 

12 13



• Des femmes marquées dans leur expérience spirituelle par les courants 
de l’époque
De par ce qu’est Jean-Pierre Médaille, les accents forts de la spiritualité 
de St Ignace de Loyola sont présents dans les textes : le discernement 
pour la recherche en tout de ce qui est « le plus parfait », la volonté de 
servir la « gloire de Dieu », d’œuvrer pour « le salut des âmes », le désir 
d’aimer et servir, le courant de l’anéantissement, l’union à Dieu ... , la 
volonté de « chercher et trouver Dieu en toute chose ».1
L’influence de St F. de Sales est perceptible en particulier à travers les 
termes de « douceur », de « congrégation du grand amour », de « cordiale 
charité ».2 
Ici ou là, des textes portent la trace d’autres courants de son époque 
(courant de l’Ecole française, par exemple).3 

II. Quelques accents dessinés par cette expérience 

L’expérience spirituelle vécue par ces femmes peut être formalisée 
autour de quelques accents qui dessinent des caractéristiques d’un 
esprit commun aux sœurs de St Joseph. 

• La dimension eucharistique
Quand le Père Médaille se lance dans la fondation d’une nouvelle forme 
de vie religieuse, il n’existe dans l’Eglise aucun modèle auquel il puisse 
se référer. Dans la contemplation du mystère de l’Eucharistie, il acquiert 

la certitude que son modeste projet vient bien de Dieu. « Dieu m’a fait 
voir », dit-il. Comme le Christ dans l’Eucharistie, ce projet, que Jean-
Pierre Médaille va appeler le « Petit Dessein », sera invisible aux yeux du 
monde, mais il devra rayonner l’amour de Dieu et du prochain. Ce « Petit 
Dessein » est avant tout une expérience à vivre. C’est le Mystère d’un 
Dieu caché, « anéanti », parce que totalement donné aux hommes.
J. P. Médaille met en perspective ce qu’il vit dans l’Eucharistie avec ce 
que doit être son projet. Il le fait dans ce qu’il appelle la « Lettre sur le 
Dessein » ou « Lettre Eucharistique », texte retenu comme majeur pour 
donner les grands axes de la spiritualité des sœurs de St Joseph. On y 
trouve :
- L’amour de Dieu et du prochain.

« Nul n’a plus grand amour que celui-ci : donner sa vie pour ses 
amis ». » (Jn 15, 13). L’Eucharistie, nous dit le Père Médaille, est le 
modèle de notre amour envers Dieu et envers le prochain, car c’est le 
sacrement de Dieu qui se donne totalement pour que nous rentrions 
dans la réciprocité du don.

- L’appel à vivre le pur et parfait amour. C’est possible, car cela nous 
est donné : L’Eucharistie n’est pas uniquement modèle mais Source. Ce 
sacrement unit tous les fidèles entre eux. C’est cette unité dont Jésus 
parle quand il demande à son Père « que tous ...soient un », comme son 
Père et lui ne sont qu’un. (Jn 17, 21)
C’est cette source qui nous donne, au milieu des tensions et déchirements 
de nos vies et du monde d’accueillir cette union à laquelle nous sommes 
appelés.

- L’anéantissement. Le terme passe mal aujourd’hui, mais en fait c’est 
une référence directe à St Paul, dans l’épître aux Philippiens : Le Christ 
« n’a pas retenu le rang qui l’égalait à Dieu, mais il s’est anéanti, se 
faisant semblable aux hommes... C’est pourquoi Dieu l’a exalté ... » 
(Ph 2, 5-11)
C’est le mystère pascal du don total, source de vie pour tous. Il nous 
révèle ce que chaque homme est appelé à devenir, en se donnant. Ainsi, 
tout ce qui constitue notre vie (vie familiale, professionnelle, loisirs, 
engagements sociaux ...), nous sommes appelés à le vivre dans ce même 
mouvement d’amour et de don. 

1 La spiritualité ignatienne : En 1522, Ignace de Loyola fait une expérience spirituelle 
qui oriente sa vie. Il note dans un cahier certaines découvertes qui pourraient aider 
les autres à faire cette expérience. Ces notes deviendront «Les Exercices Spirituels. Il 
a quelques convictions fortes : la confiance dans l’homme, l’éducation à la liberté, le 
monde vu comme lieu de la présence de Dieu. 
 
2 La spiritualité salésienne : Saint François de Sales (1567-1632) a une vision optimiste 
de Dieu et de l’homme. Il insiste sur l’aspect de gratuité de l’amour de Dieu. 

3 La spiritualité de «l’École Française» : Le courant de «l’École Française» correspond 
au renouveau de la vie chrétienne dans la France du XVIIème siècle. Les grandes lignes 
sont la redécouverte de la grandeur de l’amour de Dieu et l’insistance sur l’union 
personnelle de chaque chrétien avec le Christ.

14 15



L’Eucharistie est le don par excellence. Le Christ donne tout ce qu’il est, 
il se livre, et communique ainsi à tous les hommes la Vie qui l’habite. 
De ce don, dans un total dépouillement de lui-même, surgit la Vie, pour 
tous.

• Une spiritualité trinitaire 
Entre aimer Dieu et servir le prochain, il n’y a pas à choisir. Ainsi s’exprime 
un dynamisme trinitaire.

• Quand les textes des sœurs de St Joseph se réfèrent à la Trinité, ils 
ne disent pas autre chose que ce souffle d’amour dont vivent déjà ces 
femmes. La Bible n’emploie pas le mot de Trinité, mais elle ne cesse de 
montrer et de raconter l’expérience d’amour qui unit le Père et le Fils, et 
comment l’amour circule entre eux, par le souffle de l’Esprit. C’est donc 
du très concret ! Au sein de la Trinité, chacun est unique : il y a le Père, 
le Fils, l’Esprit, chacun a son identité propre, et chacun ne peut être 
pleinement lui-même qu’en étant en relation avec les autres. Unis par 
leur différence, ils vivent entre eux une communion. Cette communion 
est véritable parce qu’elle est unité dans la diversité, et en même temps 
elle est relation avec les autres et avec le monde.

• Le cœur de cette expérience est le mystère de Dieu révélé en Jésus-
Christ. Pour nous rencontrer, Dieu utilise le seul langage que nous 
puissions comprendre : un langage d’homme. Pour aider à comprendre 
comment vivre une telle relation d’amour, le Père Médaille nous invite à 
contempler la famille humaine de Jésus, avec Marie et Joseph.

• Pour développer quelques facettes de l’amour, Jean-Pierre Médaille 
rattache une des vertus essentielles à chacune des personnes de la 
Trinité : 

• Au Père est rattachée la perfection, en écho à la Parole de Jésus : 
« Vous serez parfaits comme votre Père céleste est parfait » (Mt 5, 48). 
Cette Parole est un appel à aimer toute personne de l’amour même dont 
le Père nous aime. La perfection : c’est la perfection de la charité... Le 
Père est le Père de tout don, c’est de lui que tout vient et à qui tout 
retourne... Cette dimension invite à toujours tendre de notre mieux vers 
cette perfection de l’amour, en recherchant le « davantage » en toute 
chose. 

• Le Fils est caractérisé par l’anéantissement. La « folie » de l’amour 
conduit Jésus à vivre, souffrir, mourir, pour vaincre le péché et la mort 
qui rendent l’humanité esclave. Cette expérience radicale de l’amour 
de Dieu se traduit par un décentrement de soi, dans le mouvement de 
l’Esprit qui détruit toute forme d’égoïsmes. Ainsi est-il possible de dire 
avec saint Paul : « Ce n’est plus moi qui vis, c’est le Christ qui vit en 
moi. »(Ga 2, 20). Le Christ, dans son abaissement, montre le chemin que 
doit prendre tout homme pour arriver à sa pleine humanité.

• L’Esprit est défini par la diffusion de l’amour. L’amour, donné par 
Dieu, universel et singulier à la fois, doit se mettre dans les actes plus 
que dans les paroles. Présent dès l’origine (« le souffle de Dieu agitait les 
eaux », Gn 1, 2), l’Esprit fait toujours du neuf. Il encourage à persévérer 
dans la fidélité et l’audace pour chercher comment inventer une réponse 
d’amour à chaque situation.

Ce qu’a vécu le 
Christ nous montre 
ce qui est à vivre 
pour être homme. 
La seule manière 
d’être pleinement 
homme, c’est de 
vivre à la manière 
dont le Père nous 
considère, de l’amour 
qui aime chacun, 
inconditionnellement, 
à la manière du 
Fils totalement 
décentré de lui parce 
qu’entièrement 
tourné vers le Père, 
dans l’Amour que 
répand l’Esprit.

16 17



• Le travail de la « double union »

La concrétisation de l’amour trinitaire est la « double union ». Dans 
la  Lettre Eucharistique, l’expression revient souvent sous la plume du 
P. Médaille : « union des hommes à Dieu, union de tous les hommes 
entre eux ». Nous sommes appelés à travailler à l’unité, en vivant et 
faisant vivre ce lien d’amour qui unit Dieu et l’humanité, le Christ et 
chacun, chacun au Christ et aux autres. 
En toute leur vie, les sœurs ont à travailler à la « double union des hommes 
entre eux et avec Dieu » (selon l’expression de la Lettre Eucharistique), 
c’est-à-dire à favoriser des relations fraternelles et filiales. 

• La cordiale charité
Le mot de cordialité se retrouve souvent dans les textes fondateurs, il 
décrit ce qui vient du cœur. La cordialité se vit dans le regard, le sourire, 
le geste, l’attitude ... Elle imprègne tout simplement la vie au quotidien, 
elle rend simples la vie et les relations entre les personnes. Elle est une 
expression concrète de la compassion et de l’amour.

• Une contemplation 
Parler de contemplation fait penser spontanément aux hommes et aux 
femmes qui, dans un monastère, passent une grande partie de leur 
temps à la prière. Dans un sens plus large, être contemplatif consiste 
à regarder l’homme et le monde avec le regard de Dieu. Celui qui est 
façonné par le Christ et par sa Parole se découvre peu à peu changé par 
l’action de l’Esprit Saint. Il ne s’agit plus de « faire quelque chose pour 
Dieu » mais de se laisser faire par Lui, se laisser unir à Lui. Cet amour 
dont il vit le conduit à un plus grand service du prochain, non plus à 
partir de lui-même mais à partir de la lumière et de la force reçues de 
Dieu. 

« Notre rencontre de Dieu dans la prière est aussi rencontre des hommes 
et nous envoie vers eux avec la force de l’Esprit. Nous devenons d’autant 
plus inventives et courageuses pour le service du prochain que notre 
union à Dieu est plus profonde. C’est Lui qui rend notre présence aux 
hommes plus vraie, plus humaine ». (Texte Fédéral n° 49)

• La dimension apostolique
Elle découle de ce qui vient d’être dit. Elle est comprise comme : 

- Un jaillissement à partir d’une Source :
La Mission apostolique des religieuses est comprise, non pas d’abord 
comme telle ou telle tâche précise mais, plus profondément, comme 
une espèce de jaillissement à partir d’une source. Cette source est 
l’expérience de Dieu.
Il y a bien à la source un unique dynamisme et le même esprit apostolique, 
même s’ils ont pris des formes variées en fonction des circonstances. 
La vie des Sœurs de St Joseph a été, à partir d’une origine qui est la 
fondation, un développement créateur de solutions originales à chaque 
époque de leur histoire.

« Voilà, ma chère fille, la fin de notre congrégation anéantie. Elle tend à procurer 
cette double union totale de nous-mêmes et de tout le cher prochain avec 
Dieu, et de nous avec toutes sortes de prochain, et de tout le cher prochain 
entre eux et avec nous, mais tout en Jésus et en Dieu son Père ». 
(Lettre Eucharistique n° 29)

18 19



- Une disponibilité à toutes « nécessités spirituelles et 
temporelles »

« Comment le Père Médaille conçoit-il la mission apostolique des 
Religieuses de St Joseph» ? La réponse se trouve dans les Constitutions 
primitives : « par le zèle des âmes » - c’est-à-dire par souci du bien des 
hommes -, « la Congrégation prétend pourvoir à toutes les nécessités 
spirituelles et temporelles du cher prochain » (Constitutions Primitives n° 
44 et 49). 

L’activité apostolique n’est pas d’abord définie par son contenu puisque 
tout est envisageable, même si l’insistance sur les « Congrégations de la 
Miséricorde » indique que, pour le Père Médaille, cet universalisme doit 
avoir le souci de prendre corps dans des pratiques bien précises et bien 
choisies.

- Un service à la manière du Christ Serviteur.
En tout obéissant au Père, c’est-à-dire pleinement à l’écoute, Jésus 
a vécu le service en se donnant lui-même. A sa suite, nous sommes 
appelés à servir de la même manière, dans un dépouillement de nous-
mêmes. Quand l’homme se tourne vers l’autre, il se décentre de lui-
même pour s’ouvrir à la relation, et favoriser ce qui fait grandir la vie. 
Tout homme qui cherche à ce que l’autre grandisse permet à la Vie de se 
déployer chez l’autre, et chez lui en même temps. C’est l’anéantissement 
dans le concret de la vie.

« Comme le Christ Serviteur, se livrant pour la foule sans pain et sans 
amour, nous sommes pressées de donner toute notre vie, pour que les 
hommes reçoivent « la vie en abondance » et que l’amour du Père soit 
révélé » (Texte fédéral des Sœurs de St Joseph, n° 46)

- Un amour de « toute sorte de prochain »
L’Amour trinitaire est la Source de notre activité apostolique. Nous 
en faisons l’expérience : l’activité apostolique vécue dans un véritable 
amour a parfois quelque chose de crucifiant. C’est ce que nous dit la 
croix du Christ : aimer comme Lui, c’est se donner tout entier dans cet 
Amour, même s’il nous conduit jusqu’à la croix. Cette clé permet de lire 

à la lumière de l’amour ce que nous rencontrons comme souffrances, 
difficultés, échecs, quand nous sommes guidés dans nos choix par 
l’Amour. 

20 21



QUELQUES IMPLICATIONS CONCRETES DE CETTE 
VIE SELON L’ESPRIT DES SŒURS DE SAINT JOSEPH

I. Une spiritualité bien concrète pour aujourd’hui 

• L’enracinement trinitaire ou la communauté d’amour 

C’est une invitation : 

• A considérer chaque être humain comme une personne unique. Cela 
implique une manière de considérer l’homme, de l’aider à grandir pour 
devenir davantage ce qu’il est, c’est-à-dire pour devenir toujours plus 
homme, plus femme. Ce processus d’humanisation se vit à travers les 

petits gestes, les manières 
de prêter attention à l’autre, 
d’entrer en relation avec lui.

• A aider le jeune à prendre 
conscience de son désir. En lui, 
des mouvements le poussent 
vers toujours plus de vie. Il 
doit apprendre à reconnaître 
en lui ses forces de croissance. 
L’adulte va l’aider à entendre 
ce désir qu’il porte en lui, 
et l’aider à repérer ce qui 
contrarie ce désir. Pour cela, 
le jeune a besoin d’aide pour 
relire ce qu’il a vécu et pour 
trouver des moyens qui lui 
permettront d’aller plus avant 
sur son chemin de vie.

• A favoriser tout ce qui 
construit des relations 
humanisantes, à développer 

tout ce qui ouvre à la relation : relation à soi, au monde, aux autres. La 
place de la relation est fondamentale. Et qui dit relation dit parole. Tout 
établissement Saint Joseph cherche à être davantage lieu de relation, de 
parole, d’écoute.

• A stimuler à la fois la singularité de chacun et la communion. Chaque 
être humain est unique, il est un, mais il est en même temps un parmi 
d’autres, un avec les autres. 

• A promouvoir une démarche d’accompagnement. C’est l’élève qui se 
forme, mais il ne se forme pas seul. Celui qui l’accompagne part du 
point où en est ce jeune, pour lui permettre d’aller toujours plus avant 
sur sa propre route. Cela suppose un a priori de bienveillance, c’est-à-
dire de vouloir le bien de l’autre. Bienveillance et exigence vont de pair 
avec un regard d’amour pour s’engager de manière heureuse sur un 
chemin de croissance.

• A prendre en compte la personne dans toutes ses dimensions, de 
manière unifiée.

• Le mouvement d’anéantissement ou la joie dans le don de soi

C’est une invitation :

• A reconnaître que nous ne sommes pas le centre de notre existence, de 
nos relations. Tout homme qui se fait centre meurt, tout homme qui se 

22 23

Dans la Trinité, les personnes 
divines, en ce que chacune 
a de propre, d’unique, 
de spécifique, s’enrichissent 
de leurs complémentarités. 
Ouvertes sur l’extérieur, 
elles signifient ce à quoi 
tout homme est appelé, 
dans une communion d’amour.



tourne vers les autres pour leur permettre de grandir, grandit lui aussi. 
Aimer ainsi, c’est choisir d’aimer à la manière du Christ, cela s’appelle 
le don de soi.

• A travailler à l’union des hommes entre eux et en Dieu, ce que le Père 
Médaille appelle « la double union ». Cette double union est appelée 
à se réaliser dans des relations entre les personnes. Elle ouvre la voie à 
l’amour désintéressé du prochain, un amour fait de respect, de service, 
d’édification de l’autre.

L’Eucharistie dit ce mouvement 
d’abaissement du Christ, 

qui se livre totalement aux hommes par Amour, 
dans un oubli total de lui-même 

parce qu’il refuse jusqu’au bout de renier 
son amour pour les hommes, 

et parce qu’il reste fidèle 
à sa mission de sauver le monde, 

quoi qu’il lui en coûte.

• La force de l’Incarnation, ou l’invitation à chercher et trouver Dieu 
en toute chose

• Croire en un Dieu qui vient dans notre monde invite à le chercher et 
le trouver dans la réalité de ce monde où nous vivons.

• Croire en l’Incarnation, en un Dieu qui se fait homme, invite à regarder 
le monde avec le regard de Dieu. Ainsi notre vision du monde doit-elle 
être la vision d’un monde aimé et sauvé. Elle implique un accueil, un 
a priori et un parti pris de bienveillance. Elle pousse à développer un 
regard qui espère l’homme, un regard qui dit à l’autre : « Tu comptes 
beaucoup à mes yeux, tu as du prix et je t’aime » (Is 43, 4). 

• Croire en ce Dieu nous appelle à aimer ce monde, et, par amour, à 
nous engager dans ce monde.

• Chercher à vivre selon l’Esprit du Christ provoque à reconnaître en toute 
vie le langage de Dieu. En écoutant les cris, les espoirs, les attentes des 

jeunes, des collègues, des familles, des personnes qui nous entourent, 
il nous est donné d’entendre déjà la Bonne Nouvelle qui s’y révèle, et 
de permettre qu’une Bonne Nouvelle résonne en ce monde. Comment ? 
En apprenant à lire notre vie, à la lumière de l’Evangile, nous apprenons 
à reconnaître les traces de Dieu présent dans notre histoire, et nous 
apprenons à discerner les appels.

A la manière des premières sœurs, 
si nous savons écouter notre monde,

 avec un amour passionné pour Jésus Christ 
et pour les hommes, 

nous sommes provoqués à dépasser 
nos frontières intérieures 

pour oser audace et créativité.

• La contemplation ou la rencontre du Christ dans sa Parole
Personne ne peut faire une expérience à la place de quelqu’un d’autre. 
De même, l’expérience personnelle du Christ ne se transmet pas. Mais 
pour qu’elle puisse avoir lieu, nous avons à proposer des conditions qui 
rendent possible cette expérience singulière. Pour cela, l’Evangile nous 
permet de suivre Jésus dans ses rencontres, il nous met en présence de 
Joseph et de Marie. Leurs attitudes d’écoute, de confiance, d’ouverture, 
manifestent comment ils sont ajustés au Seigneur, disponibles à l’Esprit, 
fidèles au dessein de Dieu. Cette œuvre de Dieu à laquelle ils coopèrent 
se déploie dans toute l’Ecriture. Ainsi la fréquentation des Ecritures 
nous permet-elle de fréquenter le Christ, de le contempler le Christ, 
d’apprendre à mieux le connaître et l’aimer davantage.

II. Fondements pour une attitude éducative et 
pédagogique

Un établissement Saint Joseph accueille chacun dans sa réalité et 
l’accompagne dans l’accomplissement de toute sa personne. Cette 
posture éducative implique des attitudes pédagogiques. Celles-ci ne 

24 25



4 Au XVIIème siècle, le genre des maximes était prisé pour permettre la synthèse et la mémorisation.           Jean-Pierre Médaille utilise ce genre littéraire pour présenter les grands axes de sa spiritualité.

prennent leur sens et ne trouvent leur fécondité que dans la mesure 
où l’esprit Saint Joseph dont elles s’inspirent reste clairement présent 
à tous les membres de la communauté. Celle-ci porte la responsabilité 
du bien vivre dans l’établissement. Par son attitude, elle contribue à la 
tâche d’éducation. 
Si des valeurs qu’une longue tradition estimaient inébranlables sont 
remises en question, nous affirmons que les « nôtres » basées sur la 
« double union » : « union de tous les hommes entre eux et avec Dieu » 
restent plus que jamais d’actualité. Notre communauté éducative est 
diverse. Elle est constituée de personnes liées entre elles et visant un 
même but : être responsable et professionnel dans ses postures et 
attitudes éducatives. 

1- Quelques postures éducatives et pédagogiques
Elles découlent de la conception de l’homme portée par l’esprit Saint Joseph

• Nous sommes appelés à vivre la relation, à l’image de la Trinité, afin 
de travailler en tout ce que nous faisons à l’union des hommes entre eux 
et avec Dieu. La Trinité, relation d’amour ouverte sur l’extérieur, révèle 
ce que doit être tout homme. 

• La double union est appelée à se réaliser dans des relations entre les 
personnes. Elle ouvre la voie à l’amour désintéressé du prochain, un 
amour fait de respect, de service, d’édification de l’autre. Elle invite 
à favoriser tout ce qui construit la communauté, à rechercher dans la 
diversité l’unité, à vivre en Eglise et célébrer le Dieu de Jésus-Christ. 

• La dimension eucharistique enseigne le don par amour, la manière 
dont le Christ aime.

Quelques attitudes bien concrètes traduisent cela dans nos relations :

• L’écoute 
- Il s’agit d’écouter la présence de l’autre, simplement déjà parce que 
c’est lui.

- Active, l’écoute exige que chacun soit attentif à l’autre. Ecouter 
la personne, la situation, le contexte, laisser la lumière de l’Evangile 
éclairer la route et permettre à cette personne de trouver en elle les 
ressources nécessaires à sa situation présente. C’est ce qu’a fait Jean-
Pierre Médaille : il a écouté son expérience spirituelle personnelle, ces 
femmes, leurs désirs, les nécessités du temps, du lieu..., les attentes de 
l’époque, la réalité de l’Eglise : tout cela l’a conduit à permettre aux 
femmes rencontrées de mettre en œuvre leur projet. Une fois que le 
projet a pris forme, Jean-Pierre Médaille s’efface et laisse son « Petit 
Dessein » exister par lui-même. 

« Etudiez-vous sans cesse à obliger tout le monde, et à ne désobliger 
personne » (Maxime 64)4 

2726



• L’accompagnement
L’accompagnement suppose que chacun soit reconnu dans sa singularité 
et sa fragilité. Accompagner c’est :
• Se rendre présent
• Se placer à coté d’un autre, et marcher à son pas
• Servir la croissance humaine et spirituelle
• Recevoir sans juger
• Instaurer un climat de confiance
• Poser un regard positif, un regard qui espère l’autre.

« Quand vous travaillerez pour le prochain, ayez un amour fort 
désintéressé, qui n’attende aucune récompense de ses services, et ne 
visez à rien d’autre qu’à l’assister, et à plaire en même temps à Dieu » 
(Maxime 55)

• L’éducation au choix
Faire un choix libre et constructif s’apprend :
• Apprendre à mettre des priorités, discerner, décider.
• Apprendre à relire les choix faits, pour repérer les fruits qu’ils portent, 
ou non, pour continuer le chemin.

Cette posture apprend à faire des choix éclairés, et permet à chacun de 
développer son humanité, de grandir en liberté.

« Aimez et agissez par raison et par devoir, et non par humeur et par 
inclination ». (Maxime 36)

• La disponibilité : 
Elle passe par l’oubli de soi-même :
• Une disposition intérieure qui est attention à l’autre, écoute, présence 
à chacun, don de soi pour que l’autre existe. 
• Le don de soi pour le bien commun. Chacun est responsable de l’en-
semble. Réciproquement : la communauté dans son ensemble a le souci 
de chacun des membres. Vivre ainsi, c’est vivre des relations trinitaires.

« Ne soyez rien à vous-mêmes, et soyez toutes à Dieu et au prochain ». 
(Maxime 39)

• L’esprit de service

« Servir en esprit nous apprend la vie intérieure ; servir en vérité nous 
apprend la diversité des services » (Lettre Eucharistique, n°49)

• L’humilité
Quand nous mettons tout ce que nous sommes dans notre mission, 
rappelons-nous que Dieu seul peut donner la croissance et mener 
l’homme à la pleine réalisation de son être. Loin d’être un frein à la 
liberté d’éduquer, cette prise de conscience permet :
• D’accepter les différences
• D’être réceptif à l’autre
• De tout mettre en œuvre pour qu’autrui réussisse et s’épanouisse

« Soyez tout humilité, puisque ce que vous êtes, ce que vous avez et 
ce que vous faites pour vous et pour les autres dépend d’une pure 
miséricorde et infinie condescendance de Dieu... » Maxime 14

• La rigueur
Elle est un espace de respect mutuel et d’exigence. L’usage de la rigueur 
est l’exercice de l’autorité, à ne pas confondre avec l’autoritarisme. La 
rigueur associée à l’amour permet à chacun de grandir. Elle est une des 
plus hautes formes du service.

« Ne vous plaignez jamais que de vous-mêmes » Maxime 38 

• La référence au sens
La construction du jeune et de l’adulte tant dans la dimension humaine 
que spirituelle ne peut se réaliser sans se référer au sens : 
• sens de l’acte : droit, devoir, responsabilité, engagement... 
• sens de l’autre : regard de bienveillance, développement d’un regard 
positif, émulation, enrichissement...
• sens de la vie et du devenir : construction, émergence de projet, 
accomplissement personnel... 
• sens des origines : prendre en compte la personne, s’approprier l’esprit 
Saint Joseph...
L’organisation de la vie propre de l’établissement veut tenir compte 

28 29



de cela, et le laisser apparaître dans ses chartes de vie, règlements, 
structures... C’est en tout ce qui tisse la vie quotidienne que se lit la 
force cachée du « Petit Dessein » des sœurs de St Joseph.

• La responsabilité
Chaque membre de la communauté éducative adoptera une attitude 
responsable dans l’esprit de l’établissement et du respect du caractère 
propre :
• L’organisation est en cohérence avec le projet de vie de l’établissement, 
elle en signifie l’esprit.

• A tous les niveaux les décisions devront être prises et assumées. 
• Les propos tenus se feront avec respect. En toutes circonstances 
et dans la vie quotidienne sera recherchée entre toutes les personnes 
de l’établissement une qualité de relation marquée par un climat 
évangélique.

« Soyez courageuses pour entreprendre ce que Dieu désirera de vous, 
et constantes pour tenir ferme en vos entreprises, ne les quittant 
jamais, quelques difficultés qui se présentent, et quelques obstacles 
qu’on puisse vous opposer, si ce n’est que vous soyez réduites à une 
entière impuissance d’y pouvoir remédier » Maxime 66

2- Quelques pistes pour vivre ensemble 

Quelques conseils simples aident à mieux vivre ensemble l’esprit Saint 
Joseph :
• Réserver un temps d’accueil pour faire connaissance.
• Instaurer une relation de confiance
• Déceler et susciter les aptitudes de chaque jeune.
• Evaluer le travail, mesurer le progrès, et non l’intelligence et la valeur 
de l’élève
• Etre crédible aux yeux des autres membres de la communauté 
éducative : respect dans la tenue vestimentaire, le langage...
• Prendre sa part aux projets de l’Institution : projet éducatif, projet 
pastoral, projets pédagogiques, projet d’établissement.
• Créer un climat de convivialité au quotidien : sourire, saluer, favoriser 
des temps festifs...
• Développer la cordialité dans le groupe, le respect, la confiance...

30 31

La référence au sens…

« Cherchez, en 
toutes choses, que 
Dieu soit content, 
et rien de plus 
; et pour mieux 
pratiquer cette 
Maxime, souvenez-
vous en toute votre 
conduite.., de désirer 
uniquement ce qui 
rend Dieu plus 
content, sans avoir 
aucun égard à vos 
intérêts » (Maxime 26)



3- Quelques conditions du travail en équipe

Consacrer du temps en équipe porte du fruit :

• La communication entre les personnes est favorisée,
• Les échanges permettent une meilleure connaissance des élèves,
• Le fonctionnement professionnel de chacun est optimisé,
• La mutualisation des compétences enrichit chacun,
• La simplicité et la cordialité dans les relations créent un climat fraternel.

Pour être profitable, le travail en équipe demande de :

• Réunir des personnes vraiment toutes concernées par le sujet,
• Définir un ou plusieurs objectifs évaluables,
• Déterminer la fréquence et la durée des rencontres,
• Prévoir le lieu sans écarter la possibilité de se rencontrer à l’extérieur de     
   l’établissement,
• Programmer un calendrier,
• Privilégier la convivialité (il est nécessaire que chacun se sente accueilli),
• Choisir « un responsable » qui sera le rapporteur pour rendre compte à un       
   supérieur et un secrétaire pour le compte-rendu de séance.

32 33



Conclusion

Nous avons commencé la présentation de notre spécificité en relisant 
l’expérience spirituelle vécue par le père Médaille et les fondatrices. 

Cela nous a amenés à nous interroger sur nos attitudes et nos postures 
éducatives, et cela jusqu’à des points d’attention – avoir un secrétaire 

de réunion, programmer un calendrier ... - qui semblent aller de 
soi et paraissent même d’une grande banalité. Mais cela rappelle 
que l’esprit St Joseph s’incarne dans tous les aspects de la vie de 

l’établissement, dans les détails les plus simples et les plus concrets 
comme dans les grandes orientations et les choix éducatifs.

C’est pourquoi toute la communauté éducative en porte ensemble 
la responsabilité, afin de garder vivant, dans notre société, pour les 

jeunes d’aujourd’hui, l’esprit qui nous anime.

Envoi

Des jeunes et des adultes vivent dans des établissements Saint Joseph. 
Ces établissements sont pour un certain nombre le seul lieu d’Eglise 
qu’ils fréquentent. C’est une chance, un défi, une belle mission que 
de les accompagner sur leur chemin. C’est une responsabilité aussi. 
Les membres de la communauté éducative pourraient réfléchir et se 
demander : 
- Quelle est la conception de l’homme portée par le projet St 
Joseph ? 
- En quoi permet-elle à tout homme, quel qu’il soit, quelles que 
soient ses convictions, de grandir en humanité ?
- En quoi l’expérience de Dieu faite autrefois par un fondateur 
peut-elle être fondatrice aujourd’hui ? 
- En quoi peut-elle inspirer une manière d’écouter et de vivre 
l’évangile aujourd’hui dans notre établissement ?
- En quoi l’expérience de Dieu faite par JP Médaille et six femmes 
peut-elle être fondatrice aujourd’hui ? 

34 35

Si nous croyons que l’esprit Sain t Joseph a quelque chose à entendre et 
à dire aujourd’hui, soyons capables d’engendrer des héritiers, chercheurs 
et inventifs.

 Notre avenir est là, et il ne construira pas sans tous, les uns avec 
les autres. 

Nous n’avons pas à transmettre des valeurs, mais à permettre à chacun de 
grandir en humanité, et à ceux qui le désirent de rencontrer Quelqu’un, 
le Christ, et faire l’expérience d’être aimé passionnément.

engendrer
les héritiers

avenir

inventifs

transmettre

grandir

rencontrerêtreaimé

humanité

Envoi



Fédération Saint Joseph
http://www.saint-joseph-fed.org

Association Saint Joseph - formation / animation
66 rue Pierre Dupont 69001 Lyon
http://www.stjosephlyon.org

IM
PR

ES
SI

ON
 : 

AN
N

EC
Y 

IM
PR

ES
SI

ON
M

IS
E 

EN
 P

AG
E 

: S
YL

VA
IN

 R
OU

X 
- 

IL
LU

ST
RA

TI
ON

S 
M

AR
TY

 C
RO

UZ
 -

 S
EP

TE
M

BR
E 

20
11




